
11

Revista Humanidades  •  VI Época - No. 2  •  agosto 2025 - febrero 2026 • E - ISSN 3080-7050: 2309-687X

De paradojas históricas y antropológicas en torno 
al territorio y la cultura1

Anthropological and historical paradoxes in 
regard to territory and culture

Dr. Miguel Lisbona Guillén
Centro de Investigaciones Multidisciplinarias sobre 

Chiapas y la Frontera Sur (CIMSUR)-Universidad 
Nacional Autónoma de México (UNAM)

mlisbona@unam.mx
ORCID: https://orcid.org/0000-0002-5700-741X

Recibido: 20 de mayo, 2025
Aceptado: 10 de junio, 2025

Sería necesario no creer en la nación para 
poder enfrentarse al estudio de la historia de 

su construcción libre de prejuicios. El problema 
es que el hombre moderno, incluidos los 

historiadores, y en este caso quizás más que el 
resto, está construido desde la nación.

Tomás Pérez Vejo, 2003, p. 308.

Resumen: Este texto, originalmente pensado como una 
conferencia, pretende ejemplificar una serie de paradojas 
a las que se enfrentan las disciplinas sociales, en especial 
la antropología y la historia, a la hora de construir sus 
objetos de estudio a través de conceptos que vinculan 

1   Este texto fue originalmente una conferencia dictada durante la X Jorna-
da de Identidad e Identidades: Desafíos y Perspectivas de una Identidad Re-
gional, celebrada en Tegucigalpa los días 13 y 14 de octubre de 2022. Por tal 
motivo, algunos aspectos relacionados con su carácter no se han modificado 
para no desviar su intención original.



12

Revista Humanidades  •  VI Época - No. 2  •  agosto 2025 - febrero 2026 • E - ISSN 3080-7050: 2309-687X

territorio y cultura. En tal sentido, remitir a autores o a 
ciertas corrientes académicas permite reflexionar sobre la 
complejidad del trabajo de investigación social sin efectuar 
una anamnesis del origen de dichos conceptos. Un trabajo 
que debe permitir, sin obviar las posibilidades analíticas e 
interpretativas que puedan utilizarse, observar la tarea de 
las disciplinas sociales desde una perspectiva crítica y que 
abandone cualquier tipo de autocomplacencia académica.

Palabras clave: Antropología, Estado, etnia, historia, 
nación.

Abstract: This text, originally intended as a conference, 
aims to exemplify a series of paradoxes that social 
disciplines face, especially anthropology and history, when 
constructing their objects of study through concepts that 
link territory and culture. In this sense, referring to authors 
or certain academic currents allows us to reflect on the 
complexity of social research work without carrying out an 
anamnesis of the origin of said concepts. A work that should 
allow, without obviating the analytical and interpretative 
possibilities that can be used, to observe the task of the 
social disciplines from a critical perspective and to abandon 
any type of academic complacency.

Keywords: Anthropology, ethnicity, history, nation, state.

Introducción

En las siguientes páginas de este texto los lectores encontrarán 
plasmadas diversas ideas y consideraciones que tienen una 
intención provocativa, que no novedosa, con respecto a los 
temas que se mencionan en el título del artículo. Pero tener 
ese deseo no quiere decir que se logre o que lo expresado no 
forme parte de las múltiples contradicciones que nos definen 



13

Revista Humanidades  •  VI Época - No. 2  •  agosto 2025 - febrero 2026 • E - ISSN 3080-7050: 2309-687X

como seres humanos, empezando por las del que signa 
este trabajo. Si de las paradojas vitales nacen las siguientes 
reflexiones, es lógico que puedan ser discutidas para 
demostrar las aguas movedizas sobre las que nos movemos 
en las disciplinas sociales y, en concreto, en la historia y la 
antropología. Disciplinas absolutamente complementarias 
y que en sus crisis han buscado referentes en la disciplina 
vecina para demostrar sus dificultades teóricas (Comaroff y 
Comaroff, 1992). 

Desde una perspectiva personal considero que el 
oficio de los científicos sociales responde a la metáfora del 
“Búho de Minerva” expuesta por Hegel (Hegel, 1968, p. 37); 
esa ave nocturna que emprende su vuelo en el crepúsculo. 
Tal metáfora ha sido interpretada en muchos sentidos y 
en alguna de las visiones catastróficas sobre la actualidad 
el búho anuncia que “el mundo va de mal en peor”, como 
lo considera la filósofa suiza Marlene Sewer (2015, p. 202). 
Aquí se entiende dicha metáfora como el arribo siempre 
tardío, es decir, en clave epistemológica, el deseado lugar 
anticipatorio y predictivo del intelectual no siempre es 
factible. Tampoco se puede asegurar que el poder del 
“intelectual hace agua en todas direcciones”, como afirma el 
sociólogo Michel Maffesoli (2014, p. 26), pero lo que sí parece 
nítido es que nuestras disciplinas sociales no vaticinan el 
accionar humano y se arriba a deshora, en la mayoría de los 
casos, para describir su impredecible movilidad. Un llegar 
tarde que aleja a los científicos sociales de la quimérica 
condición de oráculos que modifiquen el reprobable, casi 
siempre, entorno local e internacional en el que vivimos. 



14

Revista Humanidades  •  VI Época - No. 2  •  agosto 2025 - febrero 2026 • E - ISSN 3080-7050: 2309-687X

Ello no impide vislumbrar o desear un mejor entorno 
regional o mundial y, para ello casi siempre se busca en el 
pasado claves analíticas, muchas veces demasiado sujetas 
al modelo evolucionista que se resiste a ceder su relevancia 
interpretativa. 

Recuerdo lo expuesto por el antropólogo Georges 
Balandier (1988, p. 57), en el siglo pasado, siguiendo 
al sociólogo Edward A. Tiryakian, quien destacó cómo 
el progreso y el desarrollo se convierten en los mitos 
modernizadores del futuro de Occidente y cuya evitación 
solo acarrearía el apocalipsis. Progreso que es sustrato 
del decir y quehacer político y, en no pocas ocasiones, 
de la visión de nuestras disciplinas sociales, por muchos 
cuestionamientos que se realicen a dicho evolucionismo.  

Para muestra un botón regional de esa determinación 
otorgada al progreso. Héctor Pérez Brignoli (2017, p. 23) 
habla de “una entidad relativamente débil o de construcción 
incompleta” al referirse al “estado-nación con relación en la 
variedad étnica y cultural regional o local” de Centroamérica. 
Una deficiente “integración nacional” que remite, si no está 
equivocado, a una condición de modernidad inconclusa. 
La consideración de un Estado incompleto o débil retoma 
esos parámetros evolutivos de análisis que tienden hacia 
esa quimera de progreso occidental. Progreso, también, 
como utopía de un porvenir ideal. Una utopía nada ajena 
a la propia antropología cuando se considera que “otro 
mundo es posible”, aunque ese mundo sea “producto 
tanto de un deseo de transformación como de un anhelo 



15

Revista Humanidades  •  VI Época - No. 2  •  agosto 2025 - febrero 2026 • E - ISSN 3080-7050: 2309-687X

nostálgico” (Maskens y Blanes, 2016, p. 138). Aseveración 
de Maïté Maskens y Ruy Blanes en la que el futuro no suele 
prescindir del papel otorgado al pasado, a la historia, para 
buscar respuestas y modelos de acción. 

En la paradoja establecida por el contraste entre 
ser búhos de Minerva y el deseo utópico siempre presente 
se mueven las siguientes aseveraciones o comentarios. 
Se quedarán muchos aspectos en el tintero y tampoco se 
tienen respuestas para todos los interrogantes posibles, sin 
embargo, lo que sí es seguro es que alguno de los siguientes 
señalamientos entra en contradicción con las identidades 
y marcos mentales fundamentales de nuestra construcción 
personal y social. Otra paradoja vital que debería entenderse 
como un reto o parte de una convicción heterodoxa a la 
hora de estudiar el pasado y el presente. Lejos de abandonar 
la posibilidad de encontrar sentido a la realidad expuesta 
por cierto deconstruccionismo (Derrida, 1989), habría que 
dotar a nuestras disciplinas, o al menos a la antropológica, 
de esa mirada otra, anhelada como singular y agitadora. 
Una osada antropología ante los discursos cimentados y el 
dictado de cualquier moda teórica. Labor nada novedosa, 
que se ha denominado desmitificar (Elias, 1990a, 1990b) o 
desfechitizar (Heller, 1977), por solo referir dos conceptos.

Se entra en materia, después de este preámbulo, y se 
divide el texto en dos partes: La primera, que problematizará 
la cuestión del territorio y la cultura con el marco de fondo 
de la conformación del Estado nacional en Centroamérica; 



16

Revista Humanidades  •  VI Época - No. 2  •  agosto 2025 - febrero 2026 • E - ISSN 3080-7050: 2309-687X

la segunda, revisa una de las últimas propuestas críticas 
sobre el mismo Estado y el colonialismo. Cabe advertir que 
en ambos apartados las experiencias personales forman 
parte de los ejemplos y, por supuesto, son el fundamento de 
las interpretaciones realizadas. 

La relación entre territorio y cultura: una tiranía del pasado 
y el presente

El territorio que hoy denominamos Centroamérica 
es una región en disputa por la definición de sus límites o 
fronteras. Controversia que parte de la construcción de sus 
Estados nacionales pero que, al mismo tiempo, asienta el 
debate en la historia previa a ese periodo. No es fácil llegar a 
un consenso y la discusión sigue abierta desde la perspectiva 
de su futuro regional. No se entrará en la respuesta de 
dónde empieza y acaba Centroamérica, porque ello podría 
dotar a la geografía de un determinismo ajeno a los seres 
humanos, quienes nunca han visto fronteras cualesquiera 
que sean los accidentes orográficos o los impedimentos 
políticos. Determinismo con mal regusto de boca histórico 
como lo recuerda el caso del “espacio vital”, expuesto por 
Friedrich Ratzel y Karl Haushofer, por solo ejemplificar el 
camino de una triste utopía realizada en la tierra: el Tercer 
Reich. Visión que se puede seguir a través de los intereses 
geopolíticos tan vigentes hasta la actualidad. 

Un pasado centroamericano que mira al futuro en 
términos políticos y donde los científicos sociales, no cabe 



17

Revista Humanidades  •  VI Época - No. 2  •  agosto 2025 - febrero 2026 • E - ISSN 3080-7050: 2309-687X

duda, juegan un notorio y no siempre velado papel. Se utiliza 
como ejemplo una entrevista publicada en 2017 en la que 
el historiador centroamericanista, Ralph Lee Woodward, 
ratifica afirmaciones previas para señalar la posible unión 
política de los países centroamericanos porque, dice, “pienso 
que los pueblos de la región se beneficiarían de la unión, pero 
eso no significa que pasará”. Expresión acompañada por 
otra donde apunta que “Centroamérica podría desempeñar 
un papel más influyente en Latinoamérica si estuviera 
unida, pero los obstáculos y resistencias de cada país 
constituyen un pesado fardo” (Arguedas, 2017, p. 227). Eso 
que Héctor Pérez Brignoli (2017, p. 20) denomina “ideología 
de un destino colectivo común de la región, encarnado en 
la idea de la unión centroamericana”. Unidad que no puede 
ser entendida como “algo dado, ni que responde a fuerzas 
profundas, enraizadas en densos siglos de historia”, dice el 
historiador costarricense (Pérez Brignoli, 2017, p. 34). Mismo 
autor que destaca el “papel crucial” de interpretaciones 
sobre el pasado de Centroamérica como las de “Edelberto 
Torres Rivas y Ralph Lee Woodward”, el primero al 
destacar la formación económica y social, coincidente con 
un proceso político similar en el que influye el “destino 
geopolítico compartido” (Pérez Brignoli, 2017, p. 34). Por su 
parte, Woodward sitúa esa unidad en la colonia, aunque ya 
podían observarse previamente como naciones en potencia 
ciertas configuraciones humanas previas. Opinión y debate 
nada sorprendente para quienes conocen la historia 
contemporánea de la región, desde la Independencia hasta 
el presente. Es decir, en esas citas, a modo de ejemplo, se 



18

Revista Humanidades  •  VI Época - No. 2  •  agosto 2025 - febrero 2026 • E - ISSN 3080-7050: 2309-687X

ponen sobre la mesa de discusión debates reiterados desde 
las disciplinas sociales para estudiar la conformación de los 
Estados nacionales, pero también la visualización que se 
hace del futuro a través del pasado.

Es en este sentido que la imprescindible historia 
adquiere su condición de oxímoron;2 por el parcelado y 
contingente conocimiento que aporta, al mismo tiempo 
que emerge como determinante en las identificaciones y 
para el accionar de los seres humanos. Necesaria historia 
por su contribución al saber, a la vez que se manifiesta 
como condensadora de despropósitos. Cualquiera puede 
aportar ejemplos de ellos, pero aquí se utiliza un dislate 
europeo para alejarnos de polémicas locales, y porque se 
ha inscrito como certeza difícil de enfrentar. En Europa 
los propios académicos han realizado saltos mortales en el 
tiempo para cimentar en la antigüedad griega y romana el 
devenir civilizatorio del continente: su progreso. Realidad 
que pasa por alto devenires históricos y flujos poblacionales 
para evidenciar la misma autocomplacencia que durante 
muchos años se mostró respecto a la conformación de los 
Estados nacionales en ese continente:

Los historiadores no han tomado conciencia de que 
no eran tanto el resultado del pasado “nacional”, sino 
que, por el contrario, eran sobre todo los creadores, 
a través de su imaginación literaria y mitológica. En 
sus manos expertas, identidades múltiples y plurales 
se vieron dotadas de una esencia única y reunida en 

2  Figura retórica de pensamiento que consiste en complementar 
una palabra con otra que tiene un significado contradictorio u opuesto.



19

Revista Humanidades  •  VI Época - No. 2  •  agosto 2025 - febrero 2026 • E - ISSN 3080-7050: 2309-687X

un único relato central (Sand, 2021, p. 222-223).

Ejemplo de modernidad manifestada a través 
del evolucionismo civilizatorio, mismo que se niega 
a desaparecer en la construcción de las narraciones 
históricas. Uno de los tantos despropósitos asentados por 
las Ciencias Sociales y ratificado por los discursos políticos. 
Relación entre política y disciplinas sociales a través de 
abstracciones hechas sentencias para nombrar, interpretar 
o controlar a los seres humanos. Abstracciones que van más 
allá del propio Estado nacional y que tienen resonancias en 
esta región con el uso indiscriminado de conceptos como 
el de Mesoamérica, acuñado por Paul Kirchhoff en 1943 
(Kirchhoff, 1960). 

El conocimiento histórico resulta fundamental para 
identificar procesos humanos pero, al mismo tiempo, es 
aquel que tiende a confinar la realidad en tiempos, espacios 
y definiciones. Hecho lógico, por otra parte, para delimitar 
investigaciones aunque en muchas ocasiones nos conduzca 
a callejones sin salida como lo es utilizar el concepto de 
Mesoamérica para delimitar una época o periodo histórico. 

Para profundizar en el tema del territorio y la cultura 
anunciado como título de este texto, se toma como referente 
al historiador israelí Shlomo Sand, autor de La invención del 
pueblo judío (2008) y de La invención de la tierra de Israel. 
De tierra santa a madre patria (2012). Títulos significativos 
para entender que dicho autor, en su libro Crepúsculo de 
la historia (2021), explicite aspectos sobre la construcción 
de los Estados nacionales que, con distintos matices, ya 



20

Revista Humanidades  •  VI Época - No. 2  •  agosto 2025 - febrero 2026 • E - ISSN 3080-7050: 2309-687X

fueron anticipados por autores como Benedict Anderson 
(1993), Eric Hobsbawm (1995, 2021) o Ernest Gellner (2001). 
En tal sentido, se suma al carro de los trabajos que, desde 
no hace demasiados decenios, destacan “la historicidad del 
concepto de nación”, aquella que “no es universal ni en el 
tiempo ni en el espacio” (Pérez Vejo, 2003, p. 278).

Para abordar esa “comunidad política imaginada”, 
tan citada desde que acuñó el concepto Benedict Anderson 
(1993), el mencionado historiador israelí se centra en 
Europa y su historiografía, aunque sea extensible a otros 
continentes:

Los historiadores premodernos, al igual que, 
posteriormente, la mayoría de los modernos 
evocaron pueblos y naciones que no existían 
realmente [...]. En cada valle, y detrás de cada macizo 
montañoso, los hombres y las mujeres en el trabajo 
hablaban un dialecto diferente (Sand, 2021, p. 169).

Después se irá a un ejemplo de Chiapas (México) 
para recrear esta cita que resulta fundamental para 
entender la perspectiva de este artículo. Pero antes se 
profundizará en esa invención, construcción, de los Estados 
nacionales donde se concreta la confusión entre cultura y 
territorio. De hecho, Ernest Gellner (2001) tuvo claro que la 
creación del nacionalismo antecedió los distintos proyectos 
que gestaron las naciones. Proyectos políticos liberales, 
pero también culturales, donde el binomio territorio-
cultura emerge para clasificar políticamente la ecúmene 
y encajonar diversidades culturales. Brotar de las actuales 
hegemonías nacionales que ejemplifican la articulación del 



21

Revista Humanidades  •  VI Época - No. 2  •  agosto 2025 - febrero 2026 • E - ISSN 3080-7050: 2309-687X

ejercicio histórico y antropológico también comprometido 
en dicho proyecto. 

La articulación de este proyecto nacional no se 
comprende sin recurrir a otra de las vertientes de la 
modernidad, como lo fue el pensamiento romántico, 
aunque haya sido una reacción al propósito universalista 
ilustrado. Johann G. Herder (1959) y Johann G. Fichte (1984) 
son claros exponentes de ese romanticismo que remite a la 
“especificidad ‘étnica’ de los diferentes grupos humanos” 
(Sand, 2021, p. 209) y su ubicación en un espacio geográfico 
concreto, aunque Isaiah Berlin situó como precedente del 
pluralismo cultural a Giambattista Vico (Berlin, 1995). Así, 
historia, idioma, cultura y territorio se han tornado en 
conceptos imprescindibles para hablar de la etnicidad como 
soporte de lo nacional. Especificidad étnica fundamental 
para el constructo nacional pero, también, para dotar de 
sentido, gracias a clasificaciones invariables, las diversas 
poblaciones al interior de los Estados modernos. No hay que 
olvidar que en muchos de los Estados que emergieron tras 
la independencia en América Latina la realización nacional 
tiene resonancias más cercanas a ese modelo cultural, 
esencialista y romántico, por encima del modelo de nación 
política, ejemplificado, con sus muchos matices, por Estados 
Unidos e, inicialmente, por Francia. 

Para dotar al binomio romántico compuesto por 
territorio y cultura de una solvencia casi inamovible, 
por estar inscrita en un espíritu comunal, de pueblo, es 
necesario volver la vista al pasado legitimador, tal como se 
repite en la construcción nacional. Esa deriva espiritual se 



22

Revista Humanidades  •  VI Época - No. 2  •  agosto 2025 - febrero 2026 • E - ISSN 3080-7050: 2309-687X

impone a la comunidad política, aquella donde predominan 
los generalizados derechos de ciudadanía para delinear 
la nación (Pérez Vejo, 2003, p. 289-290). Incluso dicha 
superioridad espiritual se convierte en moral y circula con 
facilidad por la plaza pública. 

La deconstrucción de estos procesos históricos ya 
es evidente en todos los continentes, aunque el concepto 
de cultura, fundamental para la antropología, tiene más 
dificultades para replantearse debido a su condición de 
cajón de sastre y porque su objetivación lo convierte en una 
losa arquetípica tan inmutable como enajenada. Esta última 
calificación no es casual, por supuesto, y tiene sentido si se 
analizan afirmaciones como las que proponen un diálogo 
entre culturas. Quienes se comunican son seres humanos, 
nunca abstracciones conceptuales. 

Para no evadir un posicionamiento, se entiende 
la cultura como una propiedad de la acción social y ese 
accionar no puede ser más que relacional y, por eso mismo, 
cambiante. Tal postura no define o encapsula a los seres 
humanos a través de una supuesta cultura, puesto que 
ellos solo se definen constantemente en la acción, como lo 
señala Ángel Díaz de Rada (2010). Mismo autor que utiliza 
la interacción social señalada por Michael Carrithers (1995) 
para entender el hecho cultural como una irrefrenable 
creación surgida de las relaciones humanas. Afirmación 
que contrarrestaría la recurrente imagen de la cultura 
como una casa      –entiéndase territorio también– donde 
las personas arriban al nacer y la dejan al morir, y donde 



23

Revista Humanidades  •  VI Época - No. 2  •  agosto 2025 - febrero 2026 • E - ISSN 3080-7050: 2309-687X

la casa siempre perdura y trasciende  (Díaz de Rada, 2010, 
p. 153-154). Esa característica se ejemplifica también en las 
naciones de retórica romántica, convertidas en “portadoras 
de una cultura espiritual […] que se reproduce y pasa de 
generación en generación” (Sand, 2019, p. 104). La visión 
relacional mencionada para la cultura será fundamental 
para comprender la última propuesta que aparecerá en 
estas páginas. 

En definitiva, la concepción de cultura apuntada 
libera a los seres humanos de una determinista marca de 
nacimiento. A la vez, cuestiona la imposición clasificatoria 
al interior de los Estados nacionales secundada o creada 
por las ciencias sociales. Afirmación que relativizaría 
críticamente certezas sobre la construcción nacional y 
étnica y, por ende, sobre las identidades e identificaciones 
como lo hizo Stuart Hall (1996, 2003), por ejemplo. 

Nada novedoso, como ya se indicó desde un 
principio, porque el rastro de lo afirmado se puede seguir 
a través de múltiples investigaciones que muestran las 
encrucijadas existentes para analizar e interpretar el 
pasado y el presente. A continuación se aporta un ejemplo 
personal tal como se anticipó. Para quienes hemos 
caminado por lugares de esta región, donde se incluye el 
estado mexicano de Chiapas, muchas de estas cuestiones 
saltan a la vista con facilidad para reflexionar sobre el 
binomio territorio-cultura desde el pasado y el presente, 
y donde emerge como apéndice inamovible el concepto 
étnico.



24

Revista Humanidades  •  VI Época - No. 2  •  agosto 2025 - febrero 2026 • E - ISSN 3080-7050: 2309-687X

Hace más de 30 años inicié mi trabajo de investigación 
en municipios históricamente zoques; hablantes o ya no del 
único idioma chiapaneco actual ajeno al tronco lingüístico 
maya. Las visiones folklorizantes de finales del siglo XIX, y 
sobre todo de principios del siglo XX, además de insertarlos 
en el mismo saco descriptivo los consideraron como 
pacíficos indígenas frente al resto de clasificados pueblos de 
Chiapas. Lógicamente ello olvidó sus resistencias coloniales 
y ha quedado en entredicho hoy en día con las respuestas 
contundentes, que no violentas, frente a los proyectos 
extractivistas de las empresas mineras (Ledesma, 2018). Los 
zoques han sido vistos de manera benévola frente a los otros 
grupos chiapanecos, por tal motivo hablé de lo zoque como 
una indianidad aséptica (Lisbona Guillén, 2010). Además, 
quienes se acercaron desde la antropología a estudiarlos 
han tenido la obsesión, y no me autoexcluyo en un 
principio, de encontrar y definir su identidad étnica. ¿Qué 
los hacía zoques? ¿Cuáles eran los elementos culturales para 
reconocerlos?, en definitiva, ¿cómo establecer su identidad 
o identidad étnica? Preguntas que se complejizan cuando 
se trata su vinculación con el mundo denominado olmeca, 
tratándolo como si fuera un Estado, una nación o un grupo 
étnico claramente definido. 

Estudios reunidos en la obra clásica de Frederick 
Barth (1976) o interpretaciones más recientes realizadas 
por John y Jean Comaroff (2011), por solo citar algunas 
investigaciones distanciadas en el tiempo, no se alejan 
de cuestionar esas obsesiones de coherencia cultural y 



25

Revista Humanidades  •  VI Época - No. 2  •  agosto 2025 - febrero 2026 • E - ISSN 3080-7050: 2309-687X

étnica, además de mostrar las disímiles líneas de fuga para 
la definición de los llamados grupos étnicos. Sin entrar en 
detalles, el estudio efectuado en Tapilula (Lisbona Guillén, 
2004), y en municipios vecinos, me dejó, y ahora lo entiendo 
como lógico, sin ningún tipo de respuesta relacionada con la 
etnicidad y su definición cultural homogénea y congruente. 
Por el contrario, las conclusiones decepcionaron, 
seguramente, a los lectores porque en ningún caso se 
observó nada parecido a aquello que se cree debe ser una 
relación automática y englobante de historia, territorio 
y cultura, como si de una nación embrionaria se tratara. 
Aquella que a pesar del dispar fluir histórico se apuesta 
por mantener gracias a ese mencionado espíritu; aquel 
que trasciende cualquier contingencia para convertirse en 
inamovible como si de una fe religiosa se tratara. 

Por supuesto, las reflexiones expuestas sobre 
los zoques no se dirigían, tampoco, a confirmar la 
condición inferior de dichos grupos humanos como ha 
sido característica desde cualquier poder con el uso de 
conceptos étnicos. En definitiva, mi miopía –coincidente 
con la naciente en mi fisiología, debo decir– hizo que solo 
observara seres humanos con diversas variantes dialectales 
de un idioma que les permitía o no comunicarse cuando 
lo deseaban o creían conveniente, al mismo tiempo que, 
en aquel entonces, no existía ningún proyecto incluyente 
de todos aquellos que hablaban un mismo idioma, o que 
se consideraban o eran denominados zoques. Más bien 
los sujetos de estudio tenían muy poco interés por esa 



26

Revista Humanidades  •  VI Época - No. 2  •  agosto 2025 - febrero 2026 • E - ISSN 3080-7050: 2309-687X

cuestión, todo lo contrario de lo demostrado por ciertos 
jóvenes zoques                 –muchos sin hablar el idioma, o sin 
transmitirlo a sus hijos– que como funcionarios, alguno de 
ellos, se preocupaban por la definición, por esa clasificación 
étnica. Diversidad dentro de la diversidad, desde la lógica del 
Estado nacional, que sigue siendo enigmática en forma de 
interrogante. Por ejemplo, en Centroamérica Héctor Pérez 
Brignoli se preguntó: “¿Triunfan acaso la fragmentación 
y la diversidad en un territorio relativamente pequeño 
como es el del istmo centroamericano?” (Pérez Brignoli, 
2017, p. 32). Preocupación lógica, por supuesto, cuando la 
homogeneidad se lee como anhelo moderno.

Como ya se indicó, la categorización étnica 
ha denigrado a grupos humanos a través de esa 
denominación, al mismo tiempo que los ha ensalzado si 
eran homogeneizados para la construcción del Estado 
nacional. Definición y encapsulación territorial, lingüística 
o cultural como la que debía estructurar la conformación 
de la nación (Sand, 2019, p. 40-41):  

[…] el ethnos se ha convertido no solamente en una 
unidad histórica y cultural, sino en una ambigua 
entidad de origen remoto, en cuyo corazón se 
encuentra un subjetivo sentido de cercanía que 
inspira a aquellos que creen en él, igual que lo hizo 
la raza en el siglo XIX […]. Semejantes características 
lingüísticas y etnográficas, que son anteriores al 
Estado-nación, no estaban rígidamente consolidadas 
y la frontera entre ellas y las características 
comparables de otros grupos no era esencial o 
inequívoca (Sand, 2019, p. 41-43).



27

Revista Humanidades  •  VI Época - No. 2  •  agosto 2025 - febrero 2026 • E - ISSN 3080-7050: 2309-687X

Esa labilidad clasificatoria con respecto a los 
grupos humanos y observable en todos los continentes no 
significa la inexistencia de diferencias, como se asentará al 
final de este texto, pero hace incomprensibles situaciones 
del pasado y del presente, a la vez que visibiliza, como se 
señaló para el caso de los zoques, cierta promoción de las 
identidades étnicas como ha ocurrido en México gracias 
a sus contradictorias políticas indigenistas (Dawson, 
2020). Es decir, ese “efecto de alterización” propiciado 
por la propia disciplina antropológica y las instituciones 
estatales, al menos en el caso mexicano (López Caballero, 
2017, p. 179). Mismas clasificaciones que han acabado por 
“patrimonializar”, entre otras cosas, a disímiles grupos 
humanos alejados, en un principio, de las tipologías 
modernas. De hecho, situaciones más recientes, y 
generalmente aplaudidas, muestran otra vuelta de tuerca 
a esos procesos que tienen como trasfondo el proceso de 
modernización, evolucionista desde su raíz. Caso visible 
en los cambios constitucionales como “reconocimiento de 
la diversidad” que se han producido gracias a iniciativas 
y presiones de diversos actores sociales, dependiendo su 
naturaleza del Estado en el que se han producido. Esa acción 
ha sido leída por Paula López Caballero como una <<nueva 
“utopía nacional”>> para responder a los estándares de 
“modernidad y de progreso” dentro del “nuevo régimen 
internacional de legitimidad”:

[…] sabemos hasta qué punto en México (pero 
también en otros lados) la referencia al pasado 
prehispánico como fuente primaria de legitimidad 



28

Revista Humanidades  •  VI Época - No. 2  •  agosto 2025 - febrero 2026 • E - ISSN 3080-7050: 2309-687X

autóctona y nacional es el resultado de una historia 
política, la de la formación del Estado y de la nación, 
produciendo esta relación singular en la que el otro 
es nosotros (López Caballero, 2017, p. 298).

          Una lectura que no puede olvidar el papel de ese 
construido Estado nacional, por supuesto, pero que a la vez 
observa la emergencia de los sujetos sociales para releer la 
realidad y apropiarse de discursos y mecanismos aportados 
por las ciencias sociales y las instituciones estatales. Se 
volverá sobre ello. 

         Se aporta otro ejemplo respecto al uso y asunción de la 
mitología histórica vinculada al Estado nacional. El Ejército 
Zapatista de Liberación Nacional (EZLN), movimiento 
que cimbró consciencias nacionales e internacionales 
con novedades discursivas, es el actor. Dichas novedades 
se vinculan con otros discursos que no lo fueron tanto, 
y son aquellos donde se retoma la superposición entre 
la Revolución mexicana y la nación. Expresión de una 
normalidad evolutiva del país gracias a la conversión 
en mito de periodos singularizados de su historia, con su 
respectiva imaginería y carga simbólica que se introduce 
con claridad en el nombre del EZLN. Periodo, el de esa 
mitificada Revolución mexicana, que, con sus múltiples 
paradojas, también atribuyó a los “buenos salvajes” 
campesinos e indígenas virtudes morales en algunas de 
sus conductas y donde se podía resaltar la “sabiduría” 
del pueblo, “entendida como el conocimiento, producto 
de un contacto estrecho con la naturaleza que prescindía 
de los conocimientos ‘librescos’ ” (Palacios, 1999, p. 74). 



29

Revista Humanidades  •  VI Época - No. 2  •  agosto 2025 - febrero 2026 • E - ISSN 3080-7050: 2309-687X

No estaría mal que ciertas menciones actuales sobre la 
sabiduría ancestral, por señalar un solo aspecto, hicieran 
una anamnesis de su construcción volviendo la vista atrás a 
ese y a otros periodos históricos. 

  Si no se yerra el camino analítico, y con ello se 
cierra este apartado, muchas de las definiciones y 
clasificaciones institucionales y académicas han decretado 
el marco territorial y cultural de poblaciones que a fuer de 
interacciones hacen visibles sus similitudes y diferencias. 
Una afirmación tampoco novedosa, cabe decir de nuevo, 
pero que insiste en cuestionar ciertas sacralizaciones en 
torno al territorio y a la cultura de grupos humanos que 
son leídos con las lentes de las identidades modernas, las 
mismas que es difícil que muchas de esas poblaciones no 
utilicen con la normalidad del deber ser actual. 

Otra vuelta de tuerca al pasado: Estado nacional y 
descolonización

El Estado moderno en una región como la centroamericana 
responde, en buena medida, a los parámetros históricos 
del colonialismo hispano. A partir de ahí, cada Estado tiene 
sus peculiaridades a la hora de conformarse. Es decir, la 
superposición colonial a heterogéneas realidades previas 
y disímiles en América Latina dota al colonialismo de la 
condición de plantilla para definir, en general, los actuales 
Estados nacionales, aquellos que tuvieron que construir las 
naciones una vez lograda la independencia. 

Las críticas a ese colonialismo y las repercusiones 



30

Revista Humanidades  •  VI Época - No. 2  •  agosto 2025 - febrero 2026 • E - ISSN 3080-7050: 2309-687X

del mismo fueron realizadas inicialmente en nuestra región 
por Frantz Fanon (1963, 2009) y Aimé Cesaire (2006), y 
fueron continuadas por C. L. R. James (2003), Stuart Hall 
(2010), Édouard Glissant (2002) o Sylvia Wynter (2022). Otro 
ejemplo de esas críticas se encuentra en las visiones de los 
pensadores que están insistiendo en la descolonización 
de la historia (De Sousa Santos, 2022a) desde lo que se ha 
denominado “epistemologías del sur”. Descolonización 
entendida como “intervención intelectual que confronta 
los diferentes modos de dominación”; aquella encargada de 
la “escritura hegemónica de la historia moderna” (De Sousa 
Santos, 2022a, p. 15-16). Estudios denominados poscoloniales 
y precedentes de los descoloniales, según sus exégetas (De 
Sousa Santos, 2022b, p. 11). Los primeros centrados en los 
procesos de independencia del siglo XIX y la reivindicación 
de las “contribuciones locales o nacionales al conocimiento 
mundial” (De Sousa Santos, 2022b, p. 12). Por su parte, los 
descoloniales se reflejan en América Latina a finales del siglo 
XX con nombres como los de Aníbal Quijano (1991, 1997), 
Walter Mignolo (2003), Arturo Escobar (1996, 2003), María 
Lugones (2008, 2011) o Ramón Grosfoguel (2003, 2011):

El enfoque descolonial expone los órdenes 
jerárquicos de índole racial, política y social que el 
colonialismo europeo moderno impuso en América 
Latina, además de analizar el legado viviente del 
colonialismo: una articulación de estructuras de 
poder y saber, establecidas sobre la base de la raza 
y el género, que sobrevivieron al colonialismo 
histórico y se integraron a los órdenes sociales de 
principios del siglo XXI (De Sousa Santos, 2022b, p. 



31

Revista Humanidades  •  VI Época - No. 2  •  agosto 2025 - febrero 2026 • E - ISSN 3080-7050: 2309-687X

13-14). 

Las obras con el sello descolonial analizan 
las estructuras de poder impuestas y el denominado 
eurocentrismo epistemológico (De Sousa Santos, 2022b, 
p. 16). Mezcolanza de reflexiones con mirada crítica para 
desarmar los llamados relatos únicos sobre el pasado 
(De Sousa Santos, 2022a, p. 11-12) pero, y también, con 
pretensiones de futuro: 

Lo que llamamos pasado es en verdad una ilusión 
óptica, ya que siempre escribimos sobre el pasado 
en el presente, […]. El pasado es el actual ajuste de 
cuentas entre fuerzas sociales rivales que luchan 
por el poder, por el acceso a recursos materiales y 
espirituales escasos, por concepciones y condiciones 
de autodeterminación. El conflicto puede tener 
muchas facetas, pero en cualquier punto dado del 
espacio-tiempo se traduce en relaciones desiguales 
de poder, y por ende en oponentes dominantes y 
dominados, en opresores y oprimidos. El bando 
triunfante es por definición el del opresor, […] (De 
Sousa Santos, 2022a, p. 11-12).

No se entrará en las bases teóricas de este 
posicionamiento, pero no cabe duda que uno de los 
epicentros de la “dominación occidentocéntrica” se 
encuentra en el poder clasificador del Estado nacional de 
origen colonial. Estado que se encarga de articular los “dos 
conceptos operativos básicos” de la dominación: la línea 
abismal y el tiempo lineal. La primera es la línea radical 
que separa a los seres plenamente humanos y los seres 
subhumanos: “naturalización […] de las jerarquías sociales 



32

Revista Humanidades  •  VI Época - No. 2  •  agosto 2025 - febrero 2026 • E - ISSN 3080-7050: 2309-687X

en tiempos modernos […]”. (De Sousa Santos, 2022a, p. 17). 
El tiempo lineal se corresponde a la dirección teleológica 
en forma de progreso y desarrollo: “La eficacia del tiempo 
lineal consistió en justificar la idea según la cual el pasado de 
los colonizados no tenía futuro, excepto por el que ofrecía 
el colonizador” (De Sousa Santos, 2022a, p. 19).

Es poco cuestionable que la historia oficial u 
oficializada se ha construido a través de esos entornos 
teóricos criticados desde los estudios descoloniales, 
aunque muchas de sus respuestas conducen a demasiadas 
preguntas que podrían indicar que el contenido crítico de 
este posicionamiento teórico puede ser otra cara del mismo 
pensamiento occidental, aquel en el que nos movemos a 
la hora de construir investigaciones sociales. Es decir, la 
forma de razonar es occidental, por mucho que sea una 
generalización ese sustantivo, al mismo tiempo que se 
mueve en los medios académicos del criticado mundo 
colonial y con un solo idioma “nada” hegemónico: el 
inglés. En esa misma dirección, muchos conceptos en boga 
remitirían a constructos históricos de la misma naturaleza 
criticada por los estudios descoloniales. Así que la propia 
crítica no está alejada del mundo enjuiciado. Cualquier otra 
cosa es, o puede ser, caminar hacia una especie de new age 
académica, o colocarse una venda que impida apreciar la 
reificación de aspectos y conceptos que, también, han sido 
definidos por el pensamiento colonial u occidental.

Es fácil y lógico identificarse con muchas de esas 
críticas aportadas por tales perspectivas deconstructivas. 



33

Revista Humanidades  •  VI Época - No. 2  •  agosto 2025 - febrero 2026 • E - ISSN 3080-7050: 2309-687X

Críticas que observan e impulsan la ya mencionada 
emergencia de sujetos sociales que releen su realidad y 
se apropian de discursos del colonizador, del poder. Con 
anterioridad se mencionó que se retomaría ello para 
agregar algunos matices, tampoco nuevos, a la hora de 
complejizar los análisis de los hechos históricos y presentes. 
Posibilidad de lectura que eluda el asociado sentimiento 
de culpa que parece acompañar ciertas visiones críticas, y 
que no se cree que ayuden a comprender las complejidades 
del pasado y el presente.

De nuevo se apuesta por un posicionamiento 
personal, sin dejar de entender la dificultad de llegar 
a un único puerto interpretativo. Para ello se retoma a 
Marshall Sahlins (1993) quien señaló, con tono crítico, 
que las “nociones reificadas de las diferencias culturales” 
eran comunes sin la presencia europea, colonial. Este es un 
punto nodal no para objetivar el hecho cultural, sino para 
leerlo desde otra perspectiva.

Si se intenta desglosar este posicionamiento, se debe 
ir por partes. En primer lugar, Marshall Sahlins apreció 
cierto “culturalismo” en expresiones anticoloniales porque 
sin “saberlo, las ideas de las costumbres ancestrales se 
desarrollan a partir de la experiencia colonial”. Afirmación 
que ya era frecuente en los Estudios Subalternos, como el 
propio Sahlins retoma releyendo a Ranajit Guha, fundador 
del Grupo o Colectivo de Estudios Subalternos. Influencia 
colonial que no siempre absorbe en su totalidad la vida de 
la sociedad civil colonizada, por supuesto.



34

Revista Humanidades  •  VI Época - No. 2  •  agosto 2025 - febrero 2026 • E - ISSN 3080-7050: 2309-687X

En su reflexión, la peculiar reivindicación y 
exaltación cultural contemporánea debe leerse a través de 
la conexión con la inevitable modernidad occidental. Desde 
esa perspectiva Marshall Sahlins cree que “si el mundo se 
está convirtiendo en una cultura de culturas”, en la dirección 
del mosaico cultural del multiculturalismo                –se 
agrega–, entonces lo que hay que estudiar etnográficamente 
es lo que denomina la “indigenización de la modernidad, 
a través del tiempo y en todos sus altibajos dialécticos, 
desde el primer hombre desarrollado hasta la última 
invención de la tradición” (Sahlins, 1993, p. 18). En otras 
palabras, interpretar a los grupos humanos actuales resulta 
imposible sin contar con los procesos modernizadores 
donde el Estado nacional es un actor principal. Y, al mismo 
tiempo, la clasificación cultural y delimitación territorial 
de grupos humanos que hoy se visualiza –incluso que se 
da por sentada como normalidad– se expresa en términos 
modernos para que dichos pueblos ocupen un lugar en 
el orden clasificatorio mundial. En definitiva, la propia 
percepción o la heteropercepción de grupos humanos, 
como los denominados grupos étnicos, debe observarse con 
los lentes de la modernidad que la construcción del Estado 
nacional ha ejemplificado a la perfección.

Sin embargo, arriba se señaló, según lo expresado 
por Marshall Sahlins, que la reificación cultural es propia del 
ser humano. Reificación como diferenciación articuladora 
de nuestro vivir en sociedad en cualquier tiempo y lugar 
histórico. Lógica clasificatoria, de la que nos dieron pistas 



35

Revista Humanidades  •  VI Época - No. 2  •  agosto 2025 - febrero 2026 • E - ISSN 3080-7050: 2309-687X

Emile Durkheim y Marcel Mauss (1996), para entender 
el accionar humano y que es mostrada por Sahlins para 
afirmar que la similitud es la “condición necesaria de la 
diferenciación” (Sahlins, 2001, p. 312). No hay diferencias 
sin similitudes construidas en relaciones históricas (Sahlins, 
1993, p. 24-25; Wilson, 2016, p. 235-236):  

De ello se deduce que la objetividad de los objetos 
se construye humanamente, es decir, mediante una 
selección históricamente relativa y una valoración 
simbólica de sólo algunos de los posibles referentes 
concretos. Las descripciones esencializadas no 
son las fantasías platónicas de los antropólogos 
únicamente; son condiciones culturales generales de 
la percepción y la comunicación humanas (Sahlins, 
1993, p. 24-25).

A los antropólogos no les costará percibir las 
innegables influencias estructuralistas de Marshall 
Sahlins y que tienen –o tenemos– los formados cerca de 
la antropología francesa. Pero dicho ello, y para cimentar 
su propuesta, Marshall Sahlins efectúa una revisión de la 
metafísica de John Locke (1994), el pensador liberal inglés 
(Wilson, 2016, p. 328-329). En el sentido de Locke, los 
atributos de las cosas se conocen históricamente por los 
cambios que se producen o se reciben a través de la relación 
con otras cosas. Se resume y extrapola. Si esa afirmación de 
Locke es conducida al hecho cultural éste se comportará con 
la misma lógica de relaciones e interacciones. Algo que daría 
sentido al razonamiento de la diferenciación identitaria 
y las clasificaciones estáticas y movibles puesto que ellas 



36

Revista Humanidades  •  VI Época - No. 2  •  agosto 2025 - febrero 2026 • E - ISSN 3080-7050: 2309-687X

dependerán de las mencionadas interacciones humanas. 
Cabe decir que esa visión también puede ser escrutada en 
el considerado padre del positivismo, Auguste Comte, que 
afirmaba que “sólo se existe en función de y a través del 
otro” (Maffesoli, 2014, p. 80).

Así, en clave actual, la crítica de Marshall Sahlins 
se centra tanto en el discurso esencialista, aquel que 
defiende la inmovilidad cultural y que se asienta y legitima 
en las raíces históricas, como en el que puede caer en la 
defenestración de cualquier hecho cultural por su condición 
de construcción, tal como se observa en ciertos usos de la 
“invención de tradiciones” (Sahlins, 2001, p. 298-299). 

            No ha sido la pretensión confundir a los lectores 
a través de este alud de ideas, por el contrario, lo deseado 
es mostrar que cualquier grupo humano identificado y 
diferenciado lo es por la interacción. Pero esa afirmación 
no significa que lo que hoy creemos que es o debe ser lo fue 
igualmente, y de la misma manera, en la historia. El ejemplo 
mencionado de los zoques de Chiapas ha servido para 
señalar que no necesariamente actuaron como una unidad 
étnica vista desde los ojos clasificatorios del presente, 
sin embargo, ello no quiere decir que puedan resistirse a 
la lógica tipológica de la modernidad o asumirse desde 
esa misma lógica. Dependerá de ellos y de los procesos de 
relación e interacción, donde es imposible olvidar el papel 
del Estado nacional. De la misma manera, si hace 500 años 
no había pueblo francés, italiano, catalán o español (Sand, 
2019: 337), por citar algún ejemplo que me incluya, no creo 



37

Revista Humanidades  •  VI Época - No. 2  •  agosto 2025 - febrero 2026 • E - ISSN 3080-7050: 2309-687X

que se pueda hablar de otros pueblos en el sentido nacional 
en otros lugares, y no como menosprecio sino porque 
para entender la lógica de la soberanía étnica o nacional 
es necesario inventarla, construirla gracias a soportes 
históricos bastante dudosos como se ha querido mostrar 
en estas páginas (Sand, 2019, p. 343). Es decir, de lo que 
se está seguro, y son pocas cosas que se consideran como 
ciertas, es que los casos ejemplificados muestran que las 
identidades viven en múltiples escenarios de expansión y 
contracción, o de unión y separación impensables sin las 
relaciones e interacciones mencionadas. Grupos humanos 
que no siempre han necesitado reafirmaciones identitarias 
como las del presente, pero que no pueden escapar, como 
ninguno de nosotros, de esas clasificaciones modernas.

Reflexiones finales

Los lectores habrán percibido que un eje fundamental para 
el análisis social, como lo es el poder, no ha aparecido como 
debiera en una revisión como la presente. Pero se deja a su 
buen criterio que es imposible no tomarlo en cuenta para 
cualquier análisis de esta naturaleza. También se observará 
que la paradoja está instalada en todo lo expuesto porque 
esos dos paradigmas de la construcción identitaria presente, 
y que son el territorio y la cultura, anclan en el pasado 
sus supuestas y dudosas certezas, al mismo tiempo que 
tales certezas son leídas desde marcos de interpretación 
contemporáneos. 



38

Revista Humanidades  •  VI Época - No. 2  •  agosto 2025 - febrero 2026 • E - ISSN 3080-7050: 2309-687X

Igualmente, tampoco se han abordado las múltiples 
formas de interacción humana para poder analizar los 
constructos identitarios, desde las que habló Emile Durkheim 
a través de su “solidaridad orgánica”, a las más recientes 
“tribus” contemporáneas de las que habla Michel Maffesoli 
(2014, p. 53). Ello llevaría, no cabe duda, a la construcción 
de otro texto que repasara los diversos caminos y sustentos 
teóricos para comprender las mencionadas interacciones. 

Se cierra este texto antes de complejizar más lo que 
de por sí resulta enmarañado. Se habló de los contextos de 
referencia históricos porque son parte de ese vademécum 
que propicia y determina la lectura del presente. Un 
manual en el que el territorio y la cultura suelen cosificarse 
para enclaustrar a seres humanos que construyen 
constantemente sus similitudes y diferencias con las 
herramientas disponibles en cada momento histórico. 
Parámetros políticos y académicos que, por aprendidos, son 
parte de nuestras visiones. 

No cabe duda que el Estado moderno, forma de 
organización política y delimitación territorial, resulta 
fundamental para entender estas lógicas de clasificación 
actuales. Un Estado que resulta problemático de analizar 
por sus implicaciones emocionales. Solo hay que recordar lo 
expresado por Imre Kertész, el premio Nobel de literatura 
húngaro, quien vivió en carne propia la persecución 
antijudía y la dictadura para entender esa intromisión 
emocional:

El estado, […], es solamente un poder que guarda en 



39

Revista Humanidades  •  VI Época - No. 2  •  agosto 2025 - febrero 2026 • E - ISSN 3080-7050: 2309-687X

su seno posibilidades secretas terribles, que a veces 
más, a veces menos, se disimulan o se moderan, 
[…], pero que ante todo y sobre todo sigue siendo 
un poder al que hemos de enfrentarnos, que –
[…]– hemos de civilizar, controlar, tener a raya e 
impedirle en todo momento que sea lo que debe ser 
por su naturaleza: puro poder, poder estatal, poder 
estatal total (Kertész, 2002, p. 20).

El Estado nacional moderno es parte de nuestro 
aprendizaje y bagaje personal; un referente, sin duda, de la 
identidad colectiva actual (Sand, 2018, p. 61). En definitiva, 
como indicó muy bien Tomás Pérez Vejo para entender cuál 
es nuestra situación como académicos: 

Sería necesario no creer en la nación para 
poder enfrentarse al estudio de la historia de su 
construcción libre de prejuicios. El problema es que 
el hombre moderno, incluidos los historiadores, y 
en este caso quizás más que el resto, está construido 
desde la nación (Pérez Vejo, 2003, p. 308).

Se introduce otro ejemplo, que va más allá de 
la academia y que no es nada dudoso en sus posiciones 
políticas, se trata de la canción “Latinoamérica” de Calle 13 
y donde, en una de sus estrofas se dice que “Soy lo que me 
enseñó mi padre/El que no quiere a su patria, no quiere a su 
madre/Soy América Latina”.

Este Estado nacional y la intravenosa nación están 
en constante legitimación, entre otras cosas, a través de la 
educación obligatoria y gracias a mitos y discursos buscados 
generalmente en el pasado. Así, el propio investigador, 
“producto psicológico y cultural” de experiencias 



40

Revista Humanidades  •  VI Época - No. 2  •  agosto 2025 - febrero 2026 • E - ISSN 3080-7050: 2309-687X

personales, también es resultado de “memorias inculcadas” 
(Sand, 2019, p. 25-26). Certeza que no debe verse como 
un ataque a las disciplinas sociales, aquellas que intento 
practicar desde la historia y la antropología, pero es 
significativo cómo los científicos sociales se mueven, nos 
movemos, en ese límite mental, así como se colabora para 
su imaginación y reproducción. Círculo vicioso renovado 
según la perspectiva teórica del momento y que difícilmente 
rompe los criterios de un evolucionismo redivivo en forma 
de progreso. Se entenderá, a través de estas pinceladas 
impresionistas, el poco optimismo que despierta la 
condición de búho de Minerva y, en consecuencia, la escasa 
credulidad respecto a soluciones fantásticas sobre los 
problemas que afectan la construcción profesional y, por lo 
mismo, sobre la interpretación de nuestras realidades. 

Se finaliza diciendo que, con toda certeza y 
seguramente la única de este texto, no se habrán resuelto los 
problemas esbozados en estas páginas, pero se aprovechó 
el espacio ofrecido para, originalmente, pensar en voz alta 
sobre alguna de las interrogantes que me asaltan o han 
asaltado en el andar antropológico e histórico durante los 
más de 32 años vividos en México. 

Referencias

Acuña, Víctor Hugo. (1994). Los desafíos de la historia en 
Centroamérica”. Reflexiones, 20(1), 1-10.



41

Revista Humanidades  •  VI Época - No. 2  •  agosto 2025 - febrero 2026 • E - ISSN 3080-7050: 2309-687X

Anderson, Benedict. (1993). Comunidades imaginadas. 
Reflexiones sobre el origen y la difusión del 
nacionalismo. México: FCE.

Arguedas Zamora, Aarón. (2017). Entrevista con Ralph Lee 
Woodward Jr. Revista de Historia, 75, 219-229. DOI: 
http://dx.doi.org/10.15359/rh.75.8

Balandier, Georges. (1988). Modernidad y poder. El desvío 
antropológico. Barcelona: Ediciones Júcar.

Barth, Frederik (comp.). (1976). Los grupos étnicos y sus 
fronteras. La organización social de las diferencias 
culturales. México: FCE.

Berlin, Isaiah. (1995). El fuste torcido de la Humanidad. 
Capítulos de historia de las ideas. Barcelona: Península.

Carrithers, Michael. (1995) ¿Por qué los humanos tenemos 
culturas? Madrid: Alianza Editorial.

Carrithers, Michael. (2005) Anthropology as a science of 
possibilities. Current Anthropology, 46 (3), 433-456.

Cesaire, Aimé (2006). Discurso sobre el Colonialismo. 
Madrid: Akal.

Comaroff, John y Jean Comaroff. (1992). Ethnography and 
the Historical Imagination. Boulder: Westview Press.

Comaroff, John y Jean Comaroff. (2011). Etnicidad S.A. 
Madrid: Katz Editores.

Dawson, Alexander S. (2020). Indian and Nation in 
Revolutionary Mexico. Tucson: University of Arizona 
Press (Edición de Kindle).

De Sousa Santos, Boaventura. (2022a). Tesis sobre la 
descolonización de la historia. Buenos Aires: CES/
CLACSO.



42

Revista Humanidades  •  VI Época - No. 2  •  agosto 2025 - febrero 2026 • E - ISSN 3080-7050: 2309-687X

De Sousa Santos, Boaventura. (2022b). Poscolonialismo, 
descolonialidad y epistemologías del sur. Buenos 
Aires: CES/CLACSO.

Derrida, Jacques. (1989). La escritura y la diferencia. 
Barcelona: Anthropos.

Díaz de Rada, Ángel. (2010). Cultura, antropología y otras 
tonterías. Madrid: Editorial Trotta.

Durkheim, Emile. (1996). Clasificaciones primitivas (y otros 
ensayos de antropología positiva). Barcelona: Ariel.

Elias, Norbert. (1990a). Compromiso y distanciamiento. 
Ensayos de sociología del conocimiento. Barcelona: 
Península.

Elias, Norbert. (1990b). La sociedad de los individuos. 
Barcelona: Península.

Escobar, Arturo. (1996). La invención del tercer mundo. 
Construcción y deconstrucción del desarrollo. Bogotá: 
Norma S.A.

Escobar, Arturo. (2003). Mundos y conocimientos de otro 
mundo. Revista Tabula Rasa, 1, 51-86.

Fanon, Frantz. (1963). Los condenados de la tierra. 
México: FCE.

Fanon, Frantz. (2009). Piel negra, máscaras blancas. 
Madrid: Akal

Fichte, Johann Gottlieb. (1984). Discursos a la nación 
alemana. Barcelona: Ediciones Orbis.

Gellner, Ernest. (2001). Naciones y nacionalismo. Madrid: 
Alianza Editorial.



43

Revista Humanidades  •  VI Época - No. 2  •  agosto 2025 - febrero 2026 • E - ISSN 3080-7050: 2309-687X

Grosfoguel, Ramón. (2003). Colonial Subjects. Berkeley: 
University of California Press.

Grosfoguel, Ramón. (2011). Decolonizing Post-Colonial Stu-
dies  and  Paradigms  of  Political-Economy:  Transmo-
dernity,  Decolonial  Thinking  and  Global  Coloniality. 
Transmodernity:  Journal  of  Peripheral  Cultural  Pro-
duction of the LusoHispanic World, 1(1), 1-38.

Hall, Stuart. (1996). The Question of Cultural Identity. 
En S. Hall, D. Held, D. Hubert y K. Thompson (eds.), 
Modernity: An Introduction to Modern Societies (596-
632), Cambridge: Blackwell.

Hall, Stuart y Paul du Gay (coord.). (2003). Cuestiones de 
identidad cultural. Buenos Aires: Amorrortu.

Hall, Stuart. (2010). ¿Cuándo fue lo ‘postcolonial’? 
Pensando en el límite. En Sin garantías. Trayectorias 
y problemáticas en estudios culturales (563-582), 
Bogotá-Lima-Quito: Envión Editores-Instituto Pensar-
IEP-Universidad Andina.

Hegel, Guillermo Federico. (1968). Filosofía del Derecho. 
Buenos Aires: Editorial Claridad.

Heller, Agnes. (1977). Sociología de la vida cotidiana. 
Barcelona: Península.

Hobsbawm, Eric. (1995). Naciones y nacionalismo desde 
1780. Barcelona: Crítica.

Hobsbawm, Eric. (2021). Sobre el nacionalismo. Barcelona: 
Crítica.

Herder, Johann Gottfried. (1959). Ideas para una filosofía de 
la historia de la humanidad. Buenos Aires: Losada.



44

Revista Humanidades  •  VI Época - No. 2  •  agosto 2025 - febrero 2026 • E - ISSN 3080-7050: 2309-687X

Glissant, Édouard. (2002). El discurso antillano. Madrid: 
Monte Ávila.

James, C. L. R. (2003). Los jacobinos negros. Toussaint 
L’Ouverture y la Revolución de Haití. Madrid: Turner/
FCE.

Kirchhoff, Paul. (1960). Mesoamérica, sus límites 
geográficos, composición étnica y caracteres 
culturales. Suplemento de la revista Tlatoani, 3.

Ledesma, Fermín. (2018). Las tierras zoques de Chiapas. 
Territorio, extractivismo y resistencia indígena. 
Texcoco: Universidad Autónoma de Chapingo.

Lisbona Guillén, Miguel. (2004). Sacrificio y castigo entre 
los zoques de Chiapas. Cargos, intercambios y enredos 
étnicos en Tapilula. México: Universidad Nacional 
Autónoma de México.

Lisbona Guillén, Miguel. (2010). Una indianidad aséptica: 
los zoques de la capital de Chiapas, Tuxtla Gutiérrez. 
Anuario de Investigación del Centro de Estudios 
Superiores de México y Centroamérica, 2009, 295-308.

Locke, John. (1994). Ensayo sobre el entendimiento humano. 
México: FCE.

López Caballero, Paula. (2017). Etnografía histórica de la 
alteridad en México (Milpa Alta, siglos XVII-XXI). 
México: FCE.

Lugones, María. (2008). Colonialidad y género: hacia un 
feminismo descolonial. Tabula Rasa, 9, 73-101.

Lugones, María. (2011). Hacia un feminismo descolonial. 
Revista La Manzana de la Discordia, 6 (2), 105-119.



45

Revista Humanidades  •  VI Época - No. 2  •  agosto 2025 - febrero 2026 • E - ISSN 3080-7050: 2309-687X

Maffesoli, Michel. (2014). El regreso del tiempo. Formas 
elementales de la posmodernidad. México: Siglo XXI.

Maïté Maskens & Ruy Blanes. (2016). Introduction: 
Ethnography and the mutualizing Utopia. Journal of 
the Anthropological Society of Oxford Online, 8(2), 
125-142.

Mignolo, Walter. (2003). Historias locales, diseños 
globales. Colonialidad, conocimientos subalternos y 
pensamiento fronterizo. Madrid: Akal.

Pérez Brignoli, Héctor. (2017). El laberinto centroamericano. 
Los hilos de la historia. San José: Centro de 
Investigaciones Históricas de América Central.

Pérez Vejo, Tomás. (2003). La construcción de las naciones 
como problema historiográfico: el caso del mundo 
hispánico. Historia Mexicana, LIII (2), 275-311.

Quijano, Anibal. (1991). Colonialidad y Modernidad/
Racionalidad. Perú Indígena, 29, 11-21.

Quijano, Anibal. (1997). Colonialidad del poder, cultura 
y conocimiento en América Latina. Anuario 
Mariateguiano, IX (9), 113-121.

Sahlins, Marshall. (1993). Goodbye to Tristes Tropes: 
Ethnography in the Context of Modern World 
History”. Journal of Modern History, 65 (1), 1-25.

Sahlins, Marshall. (2001). DOS O TRES COSAS QUE SÉ acerca 
del concepto de cultura. Revista Colombiana de 
Antropología, 37, 290-327. 

Sand, Shlomo. (2018). La invención de la Tierra de Israel. De 
Tierra Santa a madre patria. Madrid: Akal.



46

Revista Humanidades  •  VI Época - No. 2  •  agosto 2025 - febrero 2026 • E - ISSN 3080-7050: 2309-687X

Sand, Shlomo. (2019). La invención del pueblo judío. Madrid: 
Akal.

Sewer, Marlene (2015). El ave de Minerva emprende su 
vuelo en el crepúsculo. Filosofía, política e historia. 
En Actas I Congreso Internacional de la Red española 
de Filosofía, VI (201-206). Valencia: Red Española de 
Filosofía/Universidad de Valencia.

Wilson, Robert A. (2016). Thinking about relations: 
Strathern, Sahlins, and Locke on anthropological 
knowledge. Anthropological Theory, 16(4), 327-349.

Wynter, Sylvia. (2022). We Must Learn to Sit Down Together 
and Talk about a Little Culture: Decolonising Essays, 
1967-1984. Leeds: Peepal Tree Press. 

Este texto fue originalmente una conferencia dictada 
durante la X Jornada de Identidad e Identidades: 
Desafíos y Perspectivas de una Identidad Regional, 
celebrada en Tegucigalpa los días 13 y 14 de octubre 
de 2022. Por tal motivo, algunos aspectos relacionados 
con su carácter no se han modificado para no desviar 
su intención original.

Figura retórica de pensamiento que consiste en 
complementar una palabra con otra que tiene un 
significado contradictorio u opuesto.


